INTRODUCTION a la lecture de la Bible
2025

Quelques généralités avant d’entrer dans le théme/le texte :

1-

La Bible est une bibliothéque composée de nombreux livres de types différents, écrits a des
époques différentes sur une période d’environ 10 siécles. Ces livres ne sont pas classés par
ordre chronologique d’écriture. Ils n’ont pas été écrits d’un trait, ni par un seul auteur.

La transmission de I’histoire du peuple d’Israél s’est tout d’abord fait de maniere orale, telle
I’histoire d’une famille puis peu a peu, la nécessité s’est fait sentir d’écrire cette histoire pour
ne pas oublier. Les livres qui racontent 1’histoire du peuple sont le résultat de lectures et
relectures de I’histoire du peuple. 11 s’agissait toujours de raconter comment Dieu était présent
dans cette histoire, comment il a guidé son peuple et I’a sauvé. C’est la mémoire des croyants.

Il existe différents types de livres, aux « genres littéraires » différents. Nous avons évoqué
ceux qui racontent 1’histoire d’un peuple. Mais il y a aussi des réflexions sous formes de
contes philosophiques et religieux (le livre de Job avec la question « pourquoi Dieu laisse-t-il
souffrir ceux qui le servent dans la justice ? ou bien Le livre de Jonas) ou des livres de priére
(les psaumes) ou encore des poémes (vous y trouverez un trés beau chant d’amour: le
Cantique des Cantiques)

Selon les époques, on n’écrit pas de la méme maniére, selon les mémes genres littéraires. Par
exemple, quand le peuple vit des persécutions, il écrit des livres tels que le livre de Daniel ou
I’ Apocalypse. Ce genre littéraire témoigne d’une profonde espérance car le regard est tourné
vers la fin des temps. Les images déployées sont des symboles qui traversent toute la Bible.
Ce sont des livres un peu cryptés qui se décodent en se connectant aux autres livres bibliques.
Il y a aussi les livres de sagesses (Proverbes, Sagesse, Ecclésiaste, etc...) qui ont été écrit lors
d’époques plus paisibles. Ce type de livre témoigne d’une réflexion trés pragmatique sur
I’existence humaine. Souvent, on y sent aussi 1’influence des cultures environnantes.

Aujourd’hui aussi, nous n’écrivons et ne parlons pas de notre foi comme les chrétiens du 18
siécle ou du moyen age. Nos mots, nos manicres de raconter sont liés a notre époque, aux
expériences propres a notre époque, a notre vision du monde. Si bien que les mots de la Bible
produisent forcément un dépaysement pour nous. Un point est essentiel pour ne pas entretenir
un malentendu : jamais un livre de la Bible ne doit étre lu comme un écrit journalistique ou
I’écrit d’un historien d’aujourd’hui. Les rédacteurs n’avaient nullement le souci de la vérité
historique tel que nous la concevons de nos jours... Leur projet est de rendre compte de leur
foi en Dieu et de raconter les merveilles de Dieu ou de le prier (le livre des psaumes) ou
encore de s’interroger sur une question existentielle, en lien avec sa foi.

L’Ancien Testament a été écrit en hébreu (sauf certains livres de sagesses) et le Nouveau en
grec. Puis ces livres ont été traduits. Il existe de plus, des variantes dans les manuscrits que
nous possédons qui sont déja des copies de manuscrits plus anciens non parvenus jusqu’a
nous... ce texte a donc une histoire dans ses traductions. Traduire, ¢’est forcément interpréter.
Le passage de 1I’hébreu au grec, puis du grec au latin a nécessité d’inventer des mots ou de
prendre un mot pour un autre et le sens a un peu changé. Par exemple, le mot mystére en grec
a été traduit par sacrement en latin. Le mot esprit en hébreu a d’autres connotations qu’en grec

Introduction a la lecture de la Bible - Anne-Laure KEHR — missionformation@eglisejura.com



car I’anthropologie grecque et hébraique sont trés différentes. C’est important de le savoir
quand on lit des textes de I’Ancien Testament.

Heureusement en francais, nous avons de bonnes traductions : les plus couramment utilisées
sont la Bible de Jérusalem (BJ) et la Traduction (Ecuménique de la Bible (TOB) : toutes deux
sont le fruit d’un long travail collégial en Eglise. Les spécialistes utilisent aussi des traductions
plus originales : Chouraqui (un regard juif, souvent traduction trés proche de la littéralité
hébraique (par ex: Heureux = En marche)) ou d’autres traductions de qualité (Osty,
Segond...).

A la messe ou dans d’autres célébrations liturgiques, ¢’est la traduction liturgique qui est lue.
Elle a été écrite pour étre lue a haute voix, facile a comprendre dés la premiére écoute. C’est la
un objectif trés différent d’une « Bible d’étude » ou justement, nous prétons attention a ce qui
n’est pas fluide dans le texte car cela dit qq chose des intentions du narrateur. Dans une Bible
d’étude, nous regardons aussi les notes de bas de page, les références qui nous permettent de
nous promener dans la bibliothéque biblique. Comparer les traductions peut permettre de
creuser et de s’approcher du texte, quand on ne lit pas le grec, ni [’hébreu.

4- Les croyances du peuple d’Israél ont non seulement évolué, au cours de I’histoire en raison de

leurs expériences et des changements de mode de vie (nomade, agriculteur, la royauté,
guerres, exil,...). Ils ont aussi été fortement influencés par les croyances de leurs voisins
souvent puissants. En particulier, par deux puissantes civilisations: I’Egypte et la
Me¢ésopotamie (Babylone en langage biblique)

Certains textes et la Loi elle-méme témoignent combien I’attrait de la puissance de ces peuples
a été forte parfois : la beauté de leurs temples, les richesses symboliques et culturelles... Il y a
eu tout un enjeu de foi pour se situer par rapport a ces peuples. Parfois, en opposition, parfois
en dialogue... souvent avec le besoin de protéger son identité. Les croyances de ces peuples
transforment les croyances du peuple d’Israél mais les écrits des prophétes mettent en garde de
ne pas perdre la foi au Dieu unique qui les a libérés de I’esclavage. Faire mémoire, raconter
I’histoire de ce que Dieu a fait pour le peuple est un moyen essentiel pour entretenir la foi
quand elle devient moins évidente. Les prophétes mettent aussi en garde contre les idoles.

Aujourd’hui aussi, les croyances des autres transforment nos croyances et nous obligent a
approfondir notre propre foi en Dieu.

L’Eglise regoit ces livres comme un livre unique, avec une unité qui lui est propre, selon un
choix qui désigne ces livres comme Parole de Dieu, la Révélation de Dieu dans I’histoire
humaine (ce sont les « livres canoniques » tels que définis par les premiers Conciles)

6- La Bible témoigne de la recherche du peuple d’Israél, de leur supplication dans I’épreuve, de

leur action de grace devant les merveilles de Dieu, des lecture et relectures de leur histoire
avec Dieu. Dieu est toujours une personne qui veut entrer en relation avec Israél et il y a toutes
sortes de rebondissements dans cette relation qui, de ruptures en recommencement, amene le
lecteur jusqu’a la venue de Jésus de Nazareth. C’est 1a la plénitude de la révélation biblique :
Dieu vient a I’humanité en se faisant homme (He 1, 1-6)

Désigner la Bible comme Parole de Dieu, ce n’est pas éluder ou nier qu’elle est aussi une
parole humaine. C’est une trace écrite de ceux qui nous ont précédés dans la foi. L Esprit

2

Introduction a la lecture de la Bible - Anne-Laure KEHR — missionformation@eglisejura.com



8-

O-

Saint les a inspirés mais c’est bien avec leurs mots, leurs visions du monde qu’ils ont écrit.
C’est pourquoi, la Bible est en attente de lecteurs qui parlent en lisant. C’est dans cet acte de
lecture et d’interprétation que nous pouvons entendre la Parole de Dieu aujourd’hui... pour la
mettre ne pratique, comme dit le Deutéronome. Pour nous chrétiens, il est impossible de
séparer la Parole de Dieu de la parole des humains qui lisent 1’Ecriture. D’ailleurs, c¢’est un
livre qui est donné a toute I’humanité, quel que soit la foi de celui qui lit. Cependant, il est
important de 1’accueillir pour ce qu’elle est : une parole de croyants qui peut étre interrogée
mais qui doit étre respectée comme telle.

Cette Parole de Dieu est une parole de salut pour nous. A la longue, en lisant I’Ecriture, nous
reconnaissons que Dieu nous parle aux effets que produit cette lecture. « Comprendre, sentir »,
effets de vie qu’elle suscite en chacun de nous et dans la communauté chrétienne qui regoit
cette Parole. D’ou la nécessité d’accueillir avec respect, sans vouloir tout comprendre, en
acceptant d’interroger le texte, en acceptant ce sentiment d’étrangeté parfois. Travailler
I’Ecriture, c’est se laisser travailler par la Parole de Dieu.

Ce qui est écrit peut susciter incompréhensions, résistances, scandales ou émerveillement. La
résistance peut étre un chemin pour avancer dans la foi, une foi qui s’incarne dans notre
humanité. Il s’agit de la vivre come un passage. Israél signifie « étre fort contre Dieu » Jacob a
recu ce nom de Dieu, aprés un combat avec un inconnu. Il y a donc parfois une dimension de
confrontation la Parole. Le combat spirituel fait partie du chemin de la foi. Si tout est toujours
¢vident, le risque est que cela n’atteigne jamais la profondeur de notre humanité et glisse sur
nous.

Par ailleurs, il est important de se rappeler que la Parole de Dieu, c’est I’ensemble du livre. 11
nous revient donc de chercher a placer le passage étudié dans I’ensemble du livre. Chercher
avec patience et persévérance ce qui fait sens et la ou ¢a résiste en nous... et avancer dans la
foi et la connaissance du Christ.

Un critére reste fondamental pour la lecture : toute interprétation qui enferme et amoindrit la
personne humaine n’est pas une lecture fidéle de I’Ecriture. Ce type de lecture donne prise a la
suggestion du serpent de la Genése qui veut opposer le dessein de Dieu et le bonheur de
I’humanité. Quand cela nous guette, il est important de chercher a sortir de cette lecture, a
approfondir, relier avec d’autres textes des Ecritures. « La gloire de Dieu, c¢’est I’homme
vivant ; la vie de I’homme, c’est de contempler Dieu. » disait St Irénée, un Pere de I’Eglise. La
Bible nous révéle Dieu qui veut entrer en alliance avec I’humanité et dont le destin est
inséparable de I’humanité en quelque sorte. L’altérité de Dieu ne peut étre interprété comme
un écrasement.

Les premiers chrétiens ont été amenés a réfléchir sur « comment lire les textes de la premiére
alliance, a la lumiere de la Révélation apportée par le Christ ». Il est passionnant de voir
comment peu a peu au cours des premiers siccles, les Péres de 1I’Eglise définissent les
différents sens de I’Ecriture. A Alexandrie, Origéne a méme laissé un document — avec les
moyens de 1’époque ! — qui met en colonne les différentes traductions de I’ Ancien Testament
en hébreu et en grec. Jérdme qui a traduit la Bible en latin a eu accés a ce document.

10- Les premiers chrétiens lisaient la Bible : dans les catéchéses baptismales, ils étaient initiés a

cette lecture, par des liens fructueux entre les textes de ’AT et du NT. Dans cette initiation, la
liturgie avait sa place avec les symboles du baptéme : 1’eau, le vétement blanc, etc...

3

Introduction a la lecture de la Bible - Anne-Laure KEHR — missionformation@eglisejura.com



11- Au fil des siecles, ce sont surtout les moines et les moniales qui ont développés cette tradition
de la rumination de la Parole de Dieu : la lectio divina. C’est une lecture spirituelle cad qui se
met a 1’écoute de ce que I’Esprit Saint me dit aujourd’hui par cette parole. Guigues le
Chartreux au 11°™ siécle a défini 4 étapes de lecture : Lectio, méditatio, oratio, contemplatio.
Guigues insiste sur la complémentarité de ces différents moments de lecture afin que la Parole
de Dieu s’incarne dans nos vies concrétes. L’idée est de permettre a la Parole de Dieu
d’atteindre et de transformer toute notre personne: intelligence, cceur, actes... D’autres
pédagogies existent comme celle d’Ignace de Loyola: voir, sentir et golter les choses
intérieurement. Toujours il s’agit de s’approcher du texte biblique pour entrer dans la
Révélation du Dieu vivant sur la pointe des pieds et lentement...

« Ne cessons jamais de creuser un puits d’eau vive.

Et en expliquant tantot de ’ancien, tantot du nouveau,
rendons-nous semblables a ce scribe de I’Evangile
dont le Seigneur a dit qu’il tire de ses trésors

des choses nouvelles et des choses anciennes. »
Origéne

Il - Pédagogie de la lectio divina

( Les quatre échelons

Ce tableau récapitule ce que Guigues et plus largement la Tradition chrétienne ont mis sous les quatre termes :

0 DITATIO DRATIO 0 PLATIO
Dieu parle éclaire écoute offre sa communion
Homme  |écoute médite parle en silence d'adoration
Commencement Progression Ferveur Béatitude
accueille cherche désire/choisit vit en présence
frappe cherche demande communie avec Dieu
Application Investigation Priére Elévation
rumine digere godte se délecte
(sans les autres échelons:)
J aride [non fiable /stérile tiede J rare

Méme sl faut toujours recevoir ces essais de systématisation avec une certaine souplesse, il est nécessaire de
respecter la progression évoquée par cette échelle sainte, d'en accepter les exigences et ne pas trop rapidement
s'affranchir - ou du moins pas réguliérement - de telle ou telle étape. Chacune recéle en effet une richesse, a
une nécessité, II ne faut pas non plus s‘arréter exagérément sur F'une de ces étapes, mais se laisser guider par le
dynamisme de la Parole de Dieu. Chacune est faite pour servir de tremplin ala suivante. fl y a une réelle humilité a
accepter ce chemin et  traverser patiemment, prudemment, chacune de ces étapes.

Daw 22 UITIT et

4

Introduction a la lecture de la Bible - Anne-Laure KEHR — missionformation@eglisejura.com



